




colección ciencia y pensamiento jurídico

21

director de la colección

Dr. Ramón P. Rodríguez Montero
(Prof. Titular de Derecho romano. Universidade da Coruña. España).



COMITÉ CIENTÍFICO ASESOR INTERNACIONAL

Dr. Francisco J. Andrés Santos
(Catedrático de Derecho romano. Universidad de Valladolid. España).

Dr. Christian Baldus
(Catedrático de Derecho civil, Derecho romano, Derecho comunitario europeo y 
Derecho comparado. Institut für geschichtliche Rechtswissenschaft. Decano de la 

Facultad de Derecho. Ruprecht‑Karls‑Universität. Heidelberg. Alemania).

Dr. Víctor Bazán
(Catedrático de Derecho constitucional de la Universidad de Cuyo. San 

Juan. Argentina. Presidente del Instituto de Derecho Constitucional, Procesal 
Constitucional y Derechos Humanos de la Universidad Católica de Cuyo).

Dr. Wojciech Dajczak
(Catedrático de Derecho romano. Cátedra de Derecho Romano e Historia de la Ciencia Jurídica.

Universidad Adam Mickiewicz. Poznan. Polonia).

Dr. Luigi Garofalo
(Catedrático de Derecho romano y Fundamentos del Derecho europeo. Universidad 

de Padova, Italia. Miembro del Comité Directivo de Aristec —Associazione 
internazionale per la ricerca storico‑giuridica e comparatistica—. Miembro 
Honorario de la Real Academia de Jurisprudencia y Legislación de España).

Dr. Gábor Hamza
(Catedrático de Derecho romano. Miembro de la Academia de Ciencias Húngaras. Director 

del Instituto de Estudios Europeos. Universidad Eotvös Lorand de Budapest. Hungría).

Dr. Leonid L. Kofanov
(Catedrático de Derecho romano. Miembro de la Academia de las Ciencias de Rusia. Presidente 

de la Fundación Centro de Estudios de Derecho Romano. Director del Curso de Perfeccionamiento 
en Derecho. Instituto de Historia Universal. Universidad M. V. Lomonosov. Moscú. Rusia).

Dr. Eric Eduardo Palma González
(Profesor Asociado de Historia del Derecho. Coordinador Académico de la Escuela de 

Postgrado de la Facultad de Derecho. Universidad de Chile. Santiago (Chile). Presidente 
del Comité de Postgrado de Derecho. Comisión Nacional de Acreditación de Chile).

Dr. Arnaud Raynouard
(Catedrático de Derecho civil. Director del Programa 2eD. Foundation 

pour le Droit Continental (Civil Law Initiative). París. Francia).

Dr. José María Serna
(Catedrático de Derecho constitucional del Instituto de Investigaciones Jurídicas de 

la UNAM. México. Profesor Visitante de la Universidad Iberoamericana de Puebla, 
de la Universidad Americana de Acapulco y de la Universidad de Texas).

Dr. Tammo Wallinga
(Catedrático de Historia del Derecho Privado. Universidad de Amberes. (Bélgica).Profesor Titular 

de Derecho romano e Historia de Derecho. Universidad Erasmus. Rótterdam. Países Bajos).



ANTONIO-CARLOS PEREIRA MENAUT
con la colaboración de

MARÍA CAROLINA PEREIRA SÁEZ 

DOCE TESIS SOBRE LA POLÍTICA 

con
LA TRADICIÓN CLÁSICA DE LA POLÍTICA

por Sir Bernard Crick
y un 

EPÍLOGO
por Joaquín García-Huidobro 

 

2015



1ª edición: Santiago de Compostela, 2015

Andavira Editora, S. L.
Vía de Édison, 33-35 (Polígono del Tambre)
15890 Santiago de Compostela (A Coruña)
www.andavira.com

© Andavira Editora, S. L.
© Antonio-Carlos Pereira Menaut
© María Carolina Pereira Sáez
© Bernard Crick por La tradición clásica de la Política
© Joaquín García‑Huidobro por el epílogo

Depósito legal: C 785-2015
ISBN: 978-84-8408-806-6

Impreso en España/Printed in Spain
Impresión: Tórculo Comunicación Gráfica, S. A.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema 
informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea éste electrónico, 
mecánico, por fotocopia, por grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito 
del editor. La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la 
propiedad intelectual (Art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o es-
canear algún fragmento de esta obra. Puede contactar con CEDRO a través de la web www.
conlicencia.com o por teléfono en el 91 702 19 70 / 93 272 04 47.

Andavira, en su deseo de mejorar sus publicaciones, agradecerá cualquier sugerencia que los 
lectores hagan al departamento editorial por correo electrónico: info@andavira.com.

http://www.andavira.com/
http://conlicencia.com/
mailto:info@andavira.com


Índice

Prólogo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11

I

Introducción. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15

Generalidades. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15

Cambios en el terreno de juego y los jugadores. .  .  .  .  .  . 	 17

El cambio antropológico. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 17

La nueva posición del hombre. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 21

Unas palabras sobre lo que la política no es . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29

II

Lo que la política es, o las doce tesis sobre 
la política. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35

Primera: Que la política es la política. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35

Segunda: Que la política es una actividad de los 
hombres. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41

Tercera: Que la política es una actividad libre, por 
lo que la conexión entre ella y la libertad es más 
estrecha de lo que parece . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 46

Apéndice a la tesis iii: Que por tanto la política es 
comunitaria, cívica y «republicana». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52

Cuarta: Que la política es una actividad pública y 
superficial ma non troppo, y por ello no lo puede 
todo ni está en todo, ya que no todo es política 
aunque todo sea politizable . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61



Quinta: Que la actividad política tiene siempre 
un carácter teleológico que hace imposible la 
completa neutralidad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 70

Sexta: Que la Política es por naturaleza y al mismo 
tiempo polémica y conciliatoria, centrífuga y 
centrípeta . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 74

Séptima: Que la Política precisa acuerdo 
procedimental y fundamental . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 78

Octava: Que la Política se compone de varios 
aspectos distintos y hasta en cierto modo opuestos, 
lo que explica las dificultades para captarla tanto 
en la práctica como en teoría . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 86

Novena: Que el sentido común y el sentido del 
humor importan más que lo que parece. . . . . . . . . . . . . . . . 	 90

Décima: Que no todos parecen tener la misma 
capacidad para comprender y hacer la Política. .  .  .  .  .  . 	 100

Décimoprimera: Que la Política no es universal. .  .  .  .  . 	 106

Apéndice a la tesis xi: Que por lo mismo la Política 
crece sólo donde hay diversidad y complejidad y donde 
se puede hacer distinciones entre las diferentes 
realidades sociales . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 108

Décimosegunda: Que existen posturas antipolíticas, 
incluso dentro de las llamadas «ideologías 
políticas», y que tanto el panpoliticismo como la 
despolitización son antipolíticos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 115

Conclusión: la política ante los desafíos del siglo 
XXI . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 118



Epílogo

Cuatro tesis sobre unas tesis políticas. .  .  .  .  .  .  .  . 	 121

Tesis 1: La política es un invento griego, mantenido 
después de modo magistral por los ingleses y por 
todos los que de ellos aprenden. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 122

Tesis 2: Los demonios no son buenos ciudadanos. .  .  .  .  .  . 	 123

Tesis 3: La ley no puede decir cualquier cosa . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 127

Tesis 4: También hoy la ciudad es un problema 
político. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 128

La tradición clásica de la Política y la 
democracia contemporánea. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 131

Nota. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 131

I. La tradición. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 133

II. El futuro del gobierno parlamentario. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 142

III. Teoría e instituciones . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 150

Bibliografía citada. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 155

Índice tópico y de nombres. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 161





Prólogo

La primera y ya lejana versión de Doce Tesis nació en 1980 como 
un capítulo de otro libro1, y quiso ser un fogonazo que en un 

golpe de vista diera en el centro de la diana, dejando lo accesorio. 

El lector dirá si el flash y la frescura se han mantenido. Ahora hay 

nueva materia y nuevas cuestiones —de ahí esta renovada versión, 

con nuevas aportaciones— porque las cosas están cambiando muy 

rápido, aunque no siempre hay nuevas respuestas, pues la vida es así.

Continúa siendo un trabajo heterodoxo y discutible, en el 

que no se sigue a ninguno de los grandes maestros que últimamente 

se han pronunciado sobre la política: Beck, Habermas, Bauman ni, 

menos aún, Foucault y otros como él; aunque coincidamos con algu‑

nos de sus muy agudos diagnósticos. Continúa pretendiendo ser un 

libro teórico, histórico, «literario» y no «científico», con un esfuerzo 

por buscar siempre y en todo el razonamiento de sentido común y 

por recurrir a las explicaciones más elementales y las palabras más 

sencillas. Está escrito, al igual que antes, desde la teoría jurídica y 

política, y no desde la sociología ni la politología, lo cual puede ser un 

inconveniente para unos, aunque también una ventaja para otros. 

Huelga decir que el libro sólo trata de algunos de los problemas de la 

Política, y ello no sólo por su tamaño, sino porque no se ha intenta‑

1	 Llano, Ballesteros, Choza, Lucas y Pereira Menaut, Ética y Politica en la 
Sociedad Democrática, Madrid, págs. 127‑165. Más tarde se convirtió en libro. 
Tuvo sucesivas versiones en España y Portugal, antes de publicarse en México 
en 2000 y 2008.

Introducción



doce tesis sobre la política12

do tocar todo ni ofrecer una respuesta a todo. Hay muchos autores, 
muchos estudios y muy diversos y variados enfoques, y aquí no se 
pretende desautorizarlos, sino ofrecer otro enfoque parcial y limitado 
que tal vez pueda complementar a otros.

Como aquí no se dedica mucha atención a las instituciones 
políticas, algún amigo politólogo y crítico ha objetado que este librito 
parece un eco de aquella famosa polémica de los años cincuenta entre 
institucionalistas y conductistas, con una fuerte toma de partido 
por los segundos y un claro descuido de lo institucional. La razón es 
que este trabajo tiene por objeto subrayar la acción humana libre, 
y por eso no subraya tanto la dimensión institucional de la política. 
En cambio, mis publicaciones de derecho constitucional dan mucha 
más importancia a las instituciones. Tampoco se subraya tanto la 
comunidad política, mucho más tratada en otro libro reciente de 
estos autores2.

Tampoco hay cambios en la dimensión del trabajo, salvo para 
abreviarlo todavía un poco más. Esto tiene su precio y es que muchas 
cuestiones se dan por supuestas, sin explicarlas previamente, mientras 
que otras se incoan y cuestionan, pero no se desarrollan. Quizá eso 
pueda dar la decepcionante sensación de prometer y no dar, pero 
con este formato y este planteamiento no sería fácil ir mucho más 
allá. Quede esa tarea para otros autores con mayor competencia 
y capacidad de síntesis. No olvidemos, además, que preguntar sin 
responder, o haciéndolo con otra pregunta, tampoco es nada malo 
para el cerebro, y en esta parte del Planeta viene dado con los genes, 
junto con la lluvia.

¿Es éste ahora un libro pesimista? Pues depende. Con la in‑
formación disponible, no parece que a la política, la democracia y el 

2	 Polis. Política, poder y comunidad política, México, Porrúa, 2015; publicado 
en España como Teoría Política, Santiago de Compostela, Andavira, 2015.



Introducción 13

constitucionalismo les espere a corto plazo una balsa de aceite. Ahora 
bien, las cosas se han vuelto muy complejas, y por eso, como dice 
Beck, hoy «cualquiera es un pesimista, un pasivista, un idealista y 
un activista en aspectos parciales de su existencia» (Invención de lo 
político, p. 139). O puede ocurrir que nos haya tocado un cambio de 
época, o que el paisaje al que estábamos acostumbrados haya llegado 
a su fin natural, y entonces nos desasosiega perder lo anterior sin 
conocer todavía lo nuevo. O tal vez, simplemente, la vida es como 
es, y de las nuevas, unas cosas están bien, otras, mal, y otras, regular. 
No hay nada de alarmante en cambiar de época; lo alarmante es 
que la nueva parece traer más poder, más concentrado, y con mayor 
control sobre las personas.

Gracias a Rainer Arnold (Regensburg), Joaquín García‑Hui‑
dobro (U. de los Andes, Chile) y Antonio Torres del Moral (UNED, 
Madrid), por releer el texto; al catedrático Jean Monnet de la U. de 
Vigo, Celso Cancela por su diligente y exigente revisión, así como a 
la amistosa presión de Carlos Aragonés.

Antonio‑Carlos Pereira Menaut

Universidade de Santiago de Compostela (Galicia), 
primavera de 2015





I

Introducción

Generalidades

Los estudiosos de diversas disciplinas jurídicas o políticas que se‑
ría largo enumerar (en este caso, el derecho constitucional y la 

filosofía del derecho) que no se conformen con verdades formales 
o respuestas poco profundas, se verán abocados tarde o temprano 
a plantearse algunas cuestiones radicales, tales como «qué es el 
derecho», «qué es la política», y «cómo son las relaciones entre 
derecho y política». Cualquiera que haya interrogado a fondo a la 
Declaración de Independencia norteamericana, a los diez prime‑
ros artículos de la Constitución española o al equivalente de otro 
país, estará, probablemente, de acuerdo en ese punto de partida.

De esas tres grandes cuestiones, este librito sólo intenta ocu‑
parse de una, la relativa a la política, y por eso comenzaremos pre‑
guntándonos: ¿Qué es la política? Ésta es la pregunta que dio origen 
a este trabajo3, ya que no se pueden establecer las relaciones entre 

3	 Este trabajo nació como capítulo de un libro que, en una joven democra‑
cia ilusionada, en 1980, se preguntaba por la relación entre ética y política. 
En cambio, esta reencarnación del mismo podría sin dificultad insertarse en 
un estudio sobre la ética y la política en una postdemocracia partitocrática, 
plagada por la corrupción y asolada por una severa crisis financiera pero 
también moral. Que la crisis tiene una importante componente moral es tan 
evidente que ha saltado al cine (Inside Job, 2010, Wall Street: Money Never 
Sleeps, 2010).

Introducción



doce tesis sobre la política16

moral y política en una sociedad democrática sin responder pre‑
viamente a esa cuestión, cuya pertinencia es evidente desde el mo‑
mento en que si la política fuera, por hipótesis, un fenómeno más 
o menos ajeno a la voluntad humana, se escaparía a los dictámenes 
éticos. La solución a muchas graves cuestiones jurídico‑políticas 
viene a depender en todo o en parte de lo que la política resulte ser. 
La misma respuesta a la pregunta «qué es el derecho» dependerá 
también de cómo se entiendan la política y sus límites pues, como 
se sabe, gran parte de la filosofía jurídica posthobbesiana entiende 
el derecho muy vinculado al poder, o, simplemente, a la ley.

Pero cuando comenzamos a indagar comprobamos que 
todos creemos saber lo que la Política es hasta que alguien nos 
lo pregunta. Y sin embargo esa ignorancia coexiste con el hecho 
evidente de que casi nadie carece de una noción de política, aunque 
sea poco elaborada o casi inconsciente. Se produce así la paradoja 
de que se trata, por un lado, de un dato primario, presente en el 
repertorio de conocimientos de la mayor parte de las personas, 
mientras que, por otro, son muy pocas quienes parecen com‑
prenderlo bien. Incluso algunos grandes filósofos y otras figuras 
señeras en la historia intelectual de la humanidad parecen no haber 
entendido correctamente la política.

Esas faltas de acierto de los sabios nos autorizan a suponer 
que, ya que los conocimientos y la inteligencia no garantizan el 
éxito en esta búsqueda, debe de ser también preciso algo más: 
conocimiento de la historia política, experiencia, sentido común, 
perspicacia u otras dotes similares, y ya se comprende que la ex‑
celencia intelectual no conlleva necesariamente tales cualidades. 
Ni Maquiavelo ni Burke elaboraron teorías generales, pero ambos 
penetraron agudamente en la entraña de la política. De los ingleses 
escribió Leonard T. Hobhouse que eran «tímidos e inhábiles en 
la región de la teoría» (Hobhouse, Liberalism), pero eso no les 
impidió ser pioneros y maestros en política —nadie ha esparcido 



Introducción 17

tantos parlamentos y constituciones por el mundo—. Platón, en 
cambio, nos dejó un sistema teórico de la mayor envergadura, pero 
no parece haber captado del todo bien la esencia de la política. 
Hablando en general puede decirse que los que han tenido mayor 
éxito en esta búsqueda han sido autores con un enfoque realista, 
o que han tenido la oportunidad de practicar la política siendo, 
al mismo tiempo, personas cultivadas; o de observarla de cerca, 
o de todo a la vez.

En la difícil empresa de responder a la pregunta que abre es‑
tas líneas parece que sólo tendría razonables posibilidades de éxito 
quien reuniera la poderosa mente de Platón con la perspicacia, el 
sentido común y la experiencia de Burke. Pero el fundado temor 
de no cumplir tales requisitos no nos exime de la tarea, típica de 
la profesión universitaria, de responder a una quaestio, aunque 
sea tan vexata y demostradamente ardua como la que nos ocupa.

Como verá el lector, la idea de política que aquí aparece 
sigue por lo general a Aristóteles y Locke (aunque no sólo a ellos), 
y siempre al sentido común. No sigue a la vieja escuela de la Real‑
politik alemana ni tampoco a las modernas citadas en el prólo‑
go. Nos hemos apartado también de los enfoques cratocéntricos, 
«conflicto‑céntricos» (si se puede hablar así) y territorialistas, no 
porque no exista poder, conflictos y territorio, sino para ponerlos 
en su lugar, que no es el del centro único.

Cambios en el terreno de juego y los jugadores

El cambio antropológico

Desde aproximadamente la antigüedad clásica hasta bien avanzado 
el siglo XX la antropología occidental ha variado relativamente 
poco. Por eso leemos a los clásicos griegos y romanos como si 
escribieran para nosotros. Por eso Platón, Aristóteles y Cicerón 



doce tesis sobre la política18

no son tan distintos de muchos escritores cristianos, que, a su vez, 
parecieron encontrarse bastante cómodos con ellos. Por eso la dura 
crítica contemporánea a la religiosidad cristiana se ha llevado tam‑
bién por delante a la metafísica, aunque originaria mucho antes 
de Cristo. Y precisamente la política y el constitucionalismo son 
una planta nacida en esa tierra. Voltaire podía ser muy opuesto 
a Ignacio de Loyola, pero sus antropologías básicas no lo eran 
tanto. Plutarco Elías Calles en México y Azaña en España podían 
perseguir católicos, pero su antropología, en el fondo cristiana, 
tenía no poco en común con la de los perseguidos; para no fijarnos 
en Darwin, un honrado padre de diez hijos, cuya esposa era una 
devota cristiana. Esto, en realidad, no es tan raro: muchos judíos 
que poblaron Israel hacia los años 1950 eran poco religiosos, pero 
su antropología era como la de los judíos religiosos (aparte de que 
conocían la Torá y respetaban los ritos). En cambio, hoy, en el cam‑
po de la bioética —por ejemplo—, el Principialismo norteameri‑
cano, que alega apoyarse en una common morality, no es capaz de 
proponer sino una «coordinación de autonomías individuales»4.

Uno de los hilos conductores de este trabajo es la confianza 
en el bonus paterfamilias, el hombre corriente y su sentido común. 
Ahora bien, quizá los boni paterfamilias hayan disminuido; quizá 
ya no constituyan la masa media; quién sabe. Ésa es la gran cues‑
tión hoy, que no lo era hace treinta y cinco años: ¿ha mudado la 
política su objeto, de la plaza pública a las vidas personales de los 
hombres? Y en tal caso, ¿estaríamos ante un cambio político —uno 
más—, o ante un cambio antropológico, mucho más profundo? 
Los hombres y mujeres de hoy, ¿son más débiles que, o no están 
a la altura de, el poder, la técnica, la propaganda, internet y la in‑
formación, la velocidad del cambio social y cultural…? Aquellos 
padres y madres (que no son todos) que para educar a su propio 

4	 Carolina Pereira, «Philosophical Imperialism?», op. cit.



Introducción 19

hijo consultan a un experto del estado, ¿saben ser paterfamilias o 
materfamilias?

Se trata de unos cambios originalmente no políticos ni ju‑
rídicos, que con el tiempo se filtraron desde las alturas filosóficas 
y antropológicas hasta el derecho y la política, y últimamente se 
reflejan en la interpretación de las cartas y declaraciones de dere‑
chos, pues lógicamente los derechos del hombre acusan pronto 
los cambios en la imagen del hombre.

La visión antropocéntrica de la política está hoy amenazada 
por la biopolítica y las bioideologías, por los que consideran al 
hombre sólo como uno más de los sentient beings, o un accidente 
que ha sufrido la Tierra, así como por los partidarios del human 
enhancement y los posthumanistas en general. Según Stephen 
Hawking y otros sólo somos «una escoria química en un planeta 
de moderadas dimensiones»5. Estas posturas, pesimistas y poco 
halagüeñas para el ser humano, son defendidas por pensadores 
generalmente considerados progresistas. Uno se pregunta, en‑
tonces, qué se entiende por «progreso», y si «futuro» y «progreso» 
siguen coincidiendo6.

En España el cambio antropológico en los últimos decenios 
ha sido profundo y rápido (si bien no todo en él tiene interés 
político). El español de hoy tiene poco que ver con Cortés o don 
Quijote, incluso con los españoles de hace cien o cincuenta años, 

5	 «The human race is just a chemical scum on a moderate‑sized planet, orbi‑
ting around a very average star in the outer suburb of one among hundreds of 
billion of galaxies» (cit. por David Deutsch, The Fabric of Reality, NY, Penguin, 
1997, 177‑178). Scum: película que se forma en la superficie de las aguas 
estancadas y sucias; p. ej., según Wellington, su ejército era the scum of the 
Earth.
6	 Las visiones negativas del futuro abundan hoy, cada vez más explícitas. 
Una visión razonadamente esperanzadora: Innerarity, op. cit.



doce tesis sobre la política20

pero como en España nunca hubo una cultura política democrá‑

tica ni liberal, desde ese punto concreto de vista no se ha perdido 

mucho, e incluso hemos ganado algo (no demasiado). Ciertamen‑

te, los españoles de ahora ven de otra manera el amor, el odio, el 

coraje, la cobardía, el trabajo, el ocio, el honor, la vida, la muerte, la 

riqueza, la amistad y demás, pero la antropología anterior, aunque 

muy rica en humanidad, tampoco era un buen caldo de cultivo 

para el constitucionalismo, que fracasaba una y otra vez (la actual 

tampoco parece serlo del todo, aunque por razones distintas). Hoy 

los españoles son sumisos, legalistas y crédulos, lo que no es bueno 

políticamente, pero tienen mejor disposición inicial hacia la de‑

mocracia, y se preocupan más por lo público que sus antepasados. 

(Por si sirve de consuelo: tampoco los ingleses hoy se preocupan 

hoy tanto por defender sus libertades ni son tan críticos con el 

poder). Uno de los rasgos de estos españoles es lo que Bauman 

llama «the cooling‑off of the human planet», el enfriamiento de las 

relaciones interpersonales; la incapacidad para experimentar lo 

bueno del simple estar juntos (págs. 53 ss.). El perspicaz e inmo‑

derado Castoriadis ve a los hombres y mujeres de hoy como seres 

disminuidos y desvalidos, habitantes de un mundo sin sentido 

—p. ej., volviendo a lo anterior, no saben ser padres o madres—.

Estamos ante un cambio sin precedentes, más serio que los 

cambios políticos y jurídicos, y que en España y Latinoamérica es 

muy reciente o está todavía produciéndose, aunque sus inicios en el 

centro y norte de Europa tengan más de un siglo. ¿Cómo digerirá la 

política, que al fin y al cabo es un invento griego clásico, semejante 

mudanza antropológica? ¿Cómo le afectará la desaparición, o el 

profundo cambio, de las coordenadas culturales y antropológi‑

cas que le dieron el ser? Castoriadis, como otros pesimistas, dice 

que estamos ante el «Derrumbe de Occidente» (págs. 60‑82) y la 

«clausura» de la época que llama «onto‑teo‑logo‑falo‑céntrica», 

que tuvo su origen en Grecia. Uno se pregunta qué hay tras tan 



Introducción 21

negativo diagnóstico: ¿el normal pesimismo de una persona ma‑
yor, o algo objetivo? ¿O tal vez ambas cosas? Por un lado, indicios 
del fin del mundo occidental tal como lo conocíamos, no faltan, 
y al fin y al cabo todas las épocas y culturas han tenido principio 
y fin. Por otro lado el pesimismo sistemático es una música que 
se repite a sí misma al final de cada generación, sumando en este 
caso los horrores del siglo XX.

La nueva posición del hombre

En realidad, la posición del hombre frente a todo lo que no sea 
un Ser Superior, depende de él, de cómo se vea a sí mismo y a su 
relación con otros hombres, con la naturaleza y con las institu‑
ciones y máquinas que él crea. Este problema, completamente 
nuevo —para mucha gente, hasta hace muy poco ni siquiera se 
planteaba—, no puede dejar de afectar a la política. Aquí men‑
cionaremos brevemente los cambios en el lugar del hombre desde 
seis perspectivas: posición en el cosmos y en el Planeta, ante los 
otros hombres, ante los animales, ante las máquinas y la tecnología, 
frente al derecho, y al poder.

a) Comencemos por la posición del hombre en el cosmos y 
en el Planeta. En 1927 pronunció Max Scheler la conferencia «El 
puesto del hombre en el cosmos», en la que planteaba problemas 
muy por delante de su tiempo en Alemania, y no digamos en 
España o México. Dijo que hay tres ideas básicas de «hombre», la 
judeocristiana, la de la antigüedad clásica, y otra, ya tradicional 
entonces (según él)7, que es la de la moderna ciencia natural y la 
psicología genética,

7	N o era tradicional entre la gran masa de la opinión pública, pero entre 
los especialistas la idea circuló ya en la época victoriana, si no antes. En 1863 
Tomas H. Huxley publicó Man's Place in Nature, and Other Essays. Huxley 
protagonizó en 1860 en Oxford un famoso debate defendiendo el darwinismo 



doce tesis sobre la política22

«[y] según [la última] el hombre es un muy tardío producto de la 
evolución del planeta Tierra, un ser que sólo se diferencia de sus 
precursores en el reino animal por el grado de complejidad con que 
se combinan en él las energías y facultades, que en sí mismas ya 
están presentes en la naturaleza infrahumana» (pág. 33). Añadió 
que «[e]n ningún momento de la historia el hombre se ha tornado 
tan problemático para sí mismo como en la actualidad» (34, cursivas 
originales) y que «[s]i, con Linneo, llamamos al hombre […] “cúspide 
de los animales vertebrados mamíferos”, […] también esta cúspide, 
como cualquier cúspide de una cosa, sigue siendo parte de la cosa de 
la que es cúspide» (p. 34).

De esas posiciones que Scheler detectaba (pero no aproba‑
ba) al «posthumanismo» o la pretendida «inutilidad de la dignidad 
humana» (Macklin, Pinker), no hay mucho.

Curiosamente, los hechos muestran que esa debilidad y 
desvalimiento del hombre son compatibles con la depredación y 
«lucha» contra la naturaleza en la que seguimos inmersos.

b) Posición frente a otros hombres. El hombre está dejando 
de ser sagrado para el hombre; la discusión en boga está dejando 
de ser antropocéntrica, y aunque la forma se mantiene (p. ej., no 
parece que nadie piense en derogar la Declaración de Derechos 
de la ONU de 1948), los diques parecen estar rompiéndose. La 
idea de la desigualdad humana básica se abre camino (no nos 
referimos a las evidentes desigualdades concretas), quizá no en 
grandes declaraciones oficiales pero sí en hechos concretos y men‑
talidades que penetran cada vez más. Si los hombres tienen que ser 
pastoreados (Sloterdijk), el pastoreado no será igual al pastor; si 
hay clonación, el clonador estará sobre el clonado; si los hombres 

contra el obispo anglicano Samuel Wilberforce durante el cual el Obispo 
preguntó a Huxley si descendía del mono por su abuelo o por su abuela, 
recibiendo la respuesta de que prefería descender de un mono antes que de 
un obispo que desfiguraba la verdad. (Como muchas otras citas célebres, ésta 
tampoco es completamente segura).



Introducción 23

han de ser «mejorados» (transhumanismo, perfeccionismo, human 
enhancement, human engineering), los «mejoradores» estarán a 
fortiori por encima de los mejorados, que a su vez estarán por 
encima de los no mejorados.

También el aborto en general, el aborto eugenésico, la este‑
rilización de deficientes y otras cosas, como la reciente eutanasia 
de niños, ponen a un ser humano por encima de otro. En estos 
y similares apartados, a veces parece como si Hitler, que perdió 
la guerra, hubiera ganado la paz. La explicación es que mientras 
Franco (como otros dictadores de la época) era un hombre del 
pasado, algo así como un dictador‑regente del antiguo régimen, 
Hitler era un hombre del futuro, un vegetariano estricto y un cien‑
tificista, y participaba de aquella antropología también visible entre 
ciertas élites nórdicas, anglosajonas y norteamericanas (Tribunal 
Supremo norteamericano, caso Buck v Bell, 1927).

Esto nos obliga a decir dos rápidas palabras sobre el darwi‑
nismo social y la eugenesia8. El darwinismo, en su origen, no era 
sino una explicación del origen de las especies, pero fue inevitable 
que la idea de supervivencia del más fuerte se aplicara a la sociedad, 
y además resultaba muy positiva para el colonialismo y el racismo 
europeo y norteamericano. Indiana aprobaría una ley de esterili‑
zación eugenésica en 1907, y Virginia, en 1924, otra9 autorizando 
la esterilización obligatoria de los intelectualmente discapacitados, 
ley que dio lugar al citado litigio, en el que el famoso juez Holmes 
dijo que «con tres generaciones de imbéciles es suficiente». En el 
mundo angloamericano y norte de Europa esas teorías tuvieron 
éxito, hasta el punto de ser respaldadas por los progresistas y no 

8	 «Eugenesia» (eugenics), se debe al sabio victoriano Francis Galton, primo 
de Darwin. 
9	 Que más tarde sería invocada por uno de los abogados defensores de los 
acusados alemanes en los juicios de Nuremberg.



doce tesis sobre la política24

ser claramente condenadas por las confesiones protestantes de esos 

países. En los años veinte, Suecia, Noruega y Dinamarca aprobaron 

leyes eugenésicas, bajo las cuales se practicaron decenas de miles 

de esterilizaciones forzosas.

Galton y los eugenicistas profesaban abiertamente la des‑

igualdad (p. ej., entre razas; así, defendía que África fuese para los 

chinos, por ser, según él, superiores a los africanos), daban por 

supuesta la superioridad de los blancos (y, dentro de ellos, de los 

anglosajones), cosa que venía muy bien al colonialismo; y además 

creían en «mejorar» fisiológicamente a las personas. Nietzsche, por 

su parte, decía que el cuerpo humano debía ser superado; uno se 

pregunta si tal vez no le influiría el hecho de ser él enclenque y 

enfermizo. En el fondo, la filosofía de la base de la eugenesia era 

anterior al nazismo y estaba lejos de ser monopolio de él, por lo 

que no fue derrotada militarmente en 1945. Por eso, tras resucitar 

temporalmente el derecho natural hacia mediados del siglo XX 

(Radbruch y otros), vuelve por sus fueros, ahora de la mano de 

los progresistas europeos y liberals americanos: eutanasia, aborto 

eugenésico, y últimamente, eutanasia infantil (Holanda; Bélgica 

2014).

Podemos buscar un paralelismo, aunque de alcance más 

limitado: cuando en 1989 cayó el comunismo, no cayó con él la 

filosofía materialista y economicista, porque su fondo también 

estaba en la base del capitalismo; de hecho, la densidad de materia‑

lismo general (suponiendo que eso se pueda medir) parece haber 

aumentado en la sociedad. Huelga decir que en casos como Suecia 

los eugenicistas estaban en el mismo barco que la socialdemocracia 

y el estado de bienestar, y pensaban prestar un gran servicio a la 

sociedad. Margaret Sanger, fundadora de Planned Parenthood, 

era miembro de la American Eugenics Society, y Leon F. Whitney 



Introducción 25

alababa expresamente la política eugenésica de los nazis; y no eran 
los únicos americanos influyentes que pensaban así10.

c) Posición del hombre ante los animales. La especie huma‑
na últimamente parece verse a sí misma como una especie más, 
y está dedicada a una suerte de «meaculpismo». Los animales 
tienen cada vez más presencia política y jurídica, con lo cual, por 
antropocéntrica que se siga proclamando la retórica oficial, el 
hombre está bajando al hombre del trono de rey de la Creación. 
Unas corrientes, de momento minoritarias pero con apreciable 
presencia en los medios de comunicación, no cesan de erosio‑
nar la posición del hombre respecto a los animales; y, como ya 
advertimos, quienes erosionan el antropocentrismo son pensa‑
dores supuestamente progresistas que están en las vanguardias 
intelectuales: por mencionar algunos aparte del citado Hawking, 
Macklin y Pinker (la dignidad humana es una estupidez y es inútil), 
Lovelock y los defensores de la Hipótesis Gaia (la biosfera es un 
único organismo, del que los hombres somos meras células), Peter 
Singer (el infanticidio de ciertos discapacitados debe admitirse), 
el Proyecto Grandes Simios y otros desarrollos comparables. Aún 
no se han apagado los ecos de la lucha ilustrada por expulsar a 
Dios del centro político‑jurídico terrenal (donde, en realidad, 
los medievales no lo colocaban), así como del centro del cosmos 
(donde lo colocaban y colocan los monoteísmos), y parece como si 
estuviéramos ya en otra lucha, ahora por expulsar de esos centros 
al hombre. Es imposible que eso no repercuta en la política.

d) Posición frente a las máquinas y la tecnología. En 1956, 
adelantándose a su tiempo, Gunther Anders escribió un libro raro, 
inquietante y penetrante (y algo exagerado), titulado La Obso‑

10	 Ver, en general, Edwin Black, «The Horrifying American Roots of Nazi 
Eugenics», History News Network, sept. 2003, y los libros de ese autor allí 
mencionados. Consultado el 4‑VI‑2015.



doce tesis sobre la política26

lescencia del hombre, que trata de la «devastación del hombre» y 
«del alma en la época de la segunda revolución industrial». Ve al 
hombre superado por la técnica: «[…] no resultaría imposible 
que nosotros, que producimos estos productos, estemos a punto 
de establecer un mundo, cuyo paso no somos capaces de seguir, y 
“aprehenderlo” supera absolutamente la capacidad de comprender 
[…]» (pág. 32; cursivas originales). Anders es demasiado pesimista 
y se expresa de manera demasiado efectista, pero hay cosas que no 
se pueden negar, como que las personas no estamos hechas para 
aguantar el ritmo (de viajes, de cambios sociales y personales) 
que las máquinas y la tecnología imprimen a la vida; la técnica 
desborda al hombre. El creciente tratamiento de las actuaciones 
humanas libres por máquinas informatizadas no es una noticia 
muy humanística.

e) Posición en el derecho. La postmodernidad ha resultado 
negativa para el hombre (y para el derecho, aunque no en todo). 
Como escribe Carty, «si el derecho moderno es el derecho sin 
Dios, el postmoderno es el derecho sin el hombre» (Carty et alii, 
texto de cubierta). Carty dice eso por el impacto del pensamiento 
postmoderno (Foucault, Derrida, Lyotard y Baudrillard) en el 
derecho, que es muy negativo, sobre todo para el concepto de 
derecho de la Ilustración y la modernidad. En nuestra realidad, no 
se trata tanto del impacto de unos pensadores que siguen siendo 
minoritarios como del cambio en el derecho real, vivido. No es 
que a la puerta del ordenamiento jurídico se haya colocado un 
ángel exterminador expulsando al ser humano, o borrando de los 
instrumentos jurídicos las referencias al hombre, como algunos 
han intentado hacer con Dios. Es que en el derecho cada vez el 
hombre ordinario tiene menos papel.

Así —por ejemplo— los nuevos derechos, como los de la 
personalidad, no pueden ser ejercitados sin la actuación estatal, 
la cual indirectamente refuerzan. La imagen del hombre reflejada 



Introducción 27

en ellos es desvalido e incapaz de hacerse las cosas por sí mismo, 
necesitando al estado. Cada vez el derecho es menos dispositivo y 
más cogente, cada vez es más administrativo y menos civil, cada 
vez se expande más un nuevo y odioso derecho penal, cada vez nos 
deja menos libertad de acción. Cada vez es más un derecho que 
regula situaciones objetivas, en las que uno encaja o no, en vez de 
relaciones o acciones libres que uno configura como desee. Incluso 
en las minucias de la vida jurídica ordinaria, la prudentia iuris, la 
equidad, la analogía, la teleología de la norma y, en definitiva, la 
libertad personal, dejan paso al legalismo, en el que —hay que 
admitirlo— no son pocos los que se encuentran cómodos.

Como antes, hay que señalar que estos profundos cambios 
eran originariamente de naturaleza filosófica y podrían no haber 
repercutido demasiado en la política, o más bien no hacerlo du‑
rante algún tiempo. A día de hoy han repercutido ya.

f) Posición del hombre ante el poder. No decimos «el esta‑
do» sino «el poder» (o bien «los poderes», o «Los que Mandan», 
como diría J. L. de Imaz), y no decimos «público» porque ahora 
no siempre lo es. Este libro concibe la actividad política como cosa 
de hombres corrientes, y, no hace mucho, el hombre corriente se 
enfrentaba básicamente al estado y a unas pocas grandes empresas 
de su país; hoy el poder está en el estado (en el seno de la Unión 
Europea, cada vez menos), en los Estados Unidos, la OTAN, y en 
unos actores nuevos, como la Unión Europea, el FMI, la «Troika» 
(FMI, Comisión Europea y Banco Central europeo), la ONU, la 
OMC e incluso, en menor grado, los altos tribunales internaciona‑
les. A esos actores, de naturaleza política y formalizados, debemos 
añadir las grandes empresas y corporaciones financieras globales, 
los que prestan dinero a países en apuros, los que controlan la 
energía, Google, los que mandan en las comunicaciones y pla‑
taformas electrónicas, los grupos de elite internacionales que se 
reúnen en foros como Davos o Bilderberg, las agencias de rating, y 



doce tesis sobre la política28

un moderado etcétera. Depender de muchos amos puede ser mejor 
para la libertad que depender de sólo uno, siempre que no estén 
coordinados entre ellos (pero éstos frecuentemente lo están; a ve‑
ces, en algunos temas puntuales, casi parecen un gobierno mundial 
fáctico). Los estados medios, como el español (y no digamos los 
más pequeños) se han vuelto, simultáneamente, subordinados y 
débiles ante el fuerte (la UE y demás) y fuertes ante el débil, ante el 
ciudadano ordinario, hasta el punto de mostrarse verdaderamente 
implacables en impagos tributarios o sanciones administrativas, 
con una implacabilidad que no tuvieron las dictaduras españolas 
del siglo XX —en parte porque hoy su maquinaria es incompa‑
rablemente más eficiente—.

También los nuevos derechos supranacionales, y los tri‑
bunales igualmente supranacionales que los adjudican, pueden 
ayudar al individuo frente a su propio estado o a una gran em‑
presa, pero pueden también ser vehículos para la imposición no 
democrática de unas instituciones o visiones elaboradas por una 
elite internacional que se retroalimenta a sí misma y no responde 
ante nadie. Como toda arma de doble filo —como internet, por 
ejemplo—, son al mismo tiempo buenos y malos. De todos esos 
actores destacaremos, aparte de la Unión Europea, la gran corpo‑
ración financiera trasnacional, con gran capacidad de influencia 
en la sombra (o no tan en la sombra)11.

11	 El estudio de JP Morgan «The Euro area adjustment: about halfway 
there» (serie Europe Economic Research, Londres, 28 mayo 2013, accesible en 
internet) elaborado en plena crisis, lamenta los rasgos de las constituciones 
de los países del sur de Europa: fuerte influencia socialista, ejecutivos débiles, 
regiones fuertes, protección constitucional de los derechos laborales, dere‑
cho a protestar contra los cambios no deseados… (p. 12) Esos juicios son 
inexactos, pues sólo en Portugal hubo una fuerte influencia socialista —y 
neutralizada después en sucesivas reformas constitucionales—, las regiones 
tienen poco autogobierno (España, Italia) o no existen (Portugal), el ejecutivo 
es muy fuerte en España… Lo relevante es su clara idea de la sumisión de 






